
5 
 

Rose Campion 

Musik und Minderheiten in Deutschland: Der lange Weg zur 
Chancengleichheit 
Übersetzung: Erik Prochnow 
 
Der Originalartikel wurde im Folker Magazin 15. April 2024 veröffentlicht.1 
Eine aktualisierte und erweiterte Fassung ist hier reproduziert 
 
Im Januar besuchte ich im Kulturbunker Köln-Mülheim ein Konzert zur Feier 
des Lebenswerkes des berühmten kurdischen Musikers Hozan Dilovan. Es war 
ein Stelldichein des Who’s who der kurdischen Musikszene, bei der die 
Klassiker sowohl auf der Bühne als auch im Publikum mit Begeisterung 
gesungen wurden. Aber das war keine Ausnahme. Der Kulturbunker bietet jede 
Woche solche Veranstaltungen an. Im selben Gebäude habe ich schon Franz 
Schuberts „Winterreise“ auf der Oud gehört, eine deutsch-türkische Rapperin 
erlebt, die Lieder über strukturellen Rassismus sang, und eine 
Podiumsdiskussion über die Beteiligung von Eingewanderten am Kölner 
Karneval besucht. 
Das ist die Musik des multikulturellen Deutschlands. Im gegenwärtigen 
politischen Klima, in dem Rechtsextreme nach der Macht greifen und der 
Begriff „Remigration“ in aller Munde ist, sollten wir das Augenmerk auf die 
Menschen lenken, die im Mittelpunkt dieser Debatte stehen. Wer also sind diese 
Migrantinnen, Migranten und People of Color (PoC – Menschen mit 
sogenanntem Migrationshintergrund oder nicht Weiße in Deutschland)? Welche 
Art von Musik machen sie? Wie bewegen sie sich in der deutschen 
Musiklandschaft? 
Migrationsgeschichten 
Im Februar 2023 erlebte ich, wie die Sängerin Maryam Akhondy im Theater 
Gütersloh die Bühne betrat, um den WDR Jazzpreis in der Kategorie 
Musikkulturen entgegenzunehmen. Sie quittierte die stehenden Ovationen und 
legte ihre Hand auf ihr Herz: „Ich bin glücklich, heute Abend meine beiden 
Heimaten zu repräsentieren: Köln und den Iran.“ Akhondy, die nach der 
Revolution den Iran verließ und seit 1986 in Köln lebt, wurde zu einer 
wichtigen Figur für die iranische Musik in Europa und zur Fürsprecherin von 
Musikerinnen im Exil. 
Akhondy ist eine von vielen Musikerinnen, die migrierten und heute in 
Deutschland zu Hause sind. Jede Gruppe von Neuankommenden  seit dem 
zwanzigsten Jahrhundert brachte neue Musikschaffende, Genres und ein neues 
                                                        
1 https://folker.world/intensiv/musik-und-minderheiten-in-deutschland/ Zugriff 30.10.2024 



6 
 

Publikum mit. Die Anwerbung von Arbeitskräften nach dem Zweiten Weltkrieg 
machten das Land mit griechischem Rembetiko, portugiesischem Fado, 
vietnamesischer Vokalmusik oder der anatolischen Bağlama bekannt. Die 
Musik der „Gastarbeiter“ wurde zu einem eigenen Genre, und Stars wie Ozan 
Ata Canani oder Metin Türköz gingen international auf Tournee. Konflikte im 
Ausland wie die Kriege in Südwestasien, Militärputsche in Südamerika oder der 
Zerfall der UdSSR und Jugoslawiens führten zur Vertreibung großer 
Bevölkerungsgruppen und zu weiteren Musikeinflüssen in Deutschland. Jüngere 
globale Katastrophen brachten wiederum einen Anstieg der Asylanträge vor 
allem aus Syrien, Afghanistan und der Ukraine, darunter auch viele 
Musikschaffende. Diese Künstlerinnen und Künstler haben in den vergangenen 
Jahren viel öffentliche Aufmerksamkeit erfahren wie etwa Aeham Ahmad, der 
als „Pianist aus den Trümmern“ von Damaskus bezeichnet wird. Während der 
Kriegshandlungen und Belagerung transportierte Ahmad sein Klavier auf einem 
Anhänger oder Pick-Up und trat damit auf Straßen und öffentlichen Plätzen auf. 
Entgegen der in den Medien vorherrschenden Darstellungen wandern aber nicht 
nur Asylsuchende nach Deutschland ein. Zunehmend entscheiden sich auch 
Musikstudierende und professionelle Musikschaffende für ein Leben hier, vor 
allem wegen der hervorragenden Musikausbildung. Unter ihnen ist etwa der 
Tenor Rafael Montero, der Argentinien verließ, um in Deutschland klassische 
Musik zu studieren. Er nutzte diese Ausbildung, um mit seinem Ensemble El 
Parnaso Hyspano prähispanische Musik aus Amerika wiederzubeleben und sich 
in europäischen Konzertsälen für indigene Kulturen einzusetzen. 
Musical futures 
Eingewanderte und PoCs sind in allen Bereichen der Musikindustrie zu finden – 
von international bekannten Bands wie Bukahara bis hin zu den über hundert 
professionellen Orchestern im ganzen Land. Ich werde mich hier auf 
transkulturelle, traditionelle und Crossovermusik konzentrieren. Diese Genres 
fallen alle unter den durchaus umstrittenen Oberbegriff „Weltmusik“, aber ihre 
Ansätze könnten unterschiedlicher nicht sein. 
Auf der einen Seite des Spektrums wird die traditionelle Musikszene von 
Eingewanderten und PoCs getragen. Musikschaffende etwa, die 2021 vor der 
Machtübernahme der Taliban geflohen sind, halten das afghanische Kulturerbe 
im Exil am Leben. Ebenso führen Chöre in ganz Deutschland 
Volksmusikrepertoires auf und bewahren nicht nur Musik, sondern auch 
bedrohte Sprachen wie Zaza und Aramäisch. Mehmet Akbaş, ein bekannter 
kurdischer Sänger, leitet zum Beispiel einen Chor, der in verschiedenen 
kurdischen Dialekten und Sprachen Südwestasiens singt. Wie Akbaş mir 
mitteilte, geht die Bedeutung dieser Veranstaltungen weit über die Musik 
hinaus: „Die Sängerinnen und Sänger verbinden sich mit ihrer Identität und 
lernen mehr über die kurdische Kultur.“ 



7 
 

Auf der anderen Seite produzieren auch diese Musikschaffenden spannende 
Fusion- und Crossovermusik mit allem, was man sich vorstellen kann: 
Hindustani-Jazz, arabischem Muwal in der Tanzmusik, Big Bands mit Ney und 
so weiter – und das ist nicht nur auf Berlin und Hamburg beschränkt. Das 
Asambura Ensemble hat in Hannover einen Ort für transkulturelle Musik 
etabliert. Ein preisgekrönter syrisch-palästinensischer Pianist nennt das 1.200-
Seelen-Dorf Daseburg sein Zuhause. Der Wüstenbluesgitarrist Alhousseini 
Anivolla findet in den ländlichen Regionen Deutschlands seine Inspiration. So 
war der aus dem Niger stammende Musiker mit seinem transkulturellen Projekt 
„The Void“ im Münsterland unterwegs, um über Vorstellungen von Leere zu 
sinnieren – ob in der Sahara oder im deutschen Flachland. 
Andere Musiker:innen lehnen die Kategorisierung durch die Musikindustrie 
ausdrücklich ab. Die in Köln lebende DJ und Produzentin Catu Diosis hat sich 
eine Identität jenseits von „Weltmusik“ oder nationalen Grenzen geschaffen und 
stützt ihre Arbeit stattdessen auf die Erfahrungen von BiPOC-Frauen*. Als 
Mitbegründerin von Dope Girl und Mitglied des Nyege Nyege Collective stellt 
Catu Diosis Verbindungen zwischen Frauen und genderqueeren Künstlerinnen 
in der elektronischen Musik auf mehreren Kontinenten her. Bei diesen Gigs 
werden Genres und Geschlechter gebogen und neu definiert. 
In diesen transnationalen Räumen findet man Nachkommen Eingewanderter in 
zweiter und dritter Generation, die sich mit diesen mehreren Identitäten 
auseinandersetzen. Für einige wie den Multiinstrumentalisten Koray Berat Sari 
bedeutet dies, dass sie sich in beiden Lagern zurechtfinden müssen. Als Sari an 
der Musikhochschule in Köln klassische Gitarre studierte, gab es an deutschen 
Hochschulen kein Angebot für türkische und kurdische Musik. Doch das ändert 
sich gerade. Die Musikhochschulen in Berlin, Mannheim und Köln bieten 
inzwischen Bağlama-Studiengänge an. Andere wie Hildesheim und Weimar 
konzentrieren sich auf die transkulturelle Praxis. Sari freut sich, jetzt wieder an 
seiner Alma Mater zu sein und Kurse zu unterrichten, die es während seines 
Studiums noch nicht gab. 
Zählen bis Zahltag 
Bei all diesen aufregenden kreativen Entwicklungen müssen Musikschaffende 
dennoch Wege finden, um ihren Lebensunterhalt zu bestreiten. Eine dieser 
Möglichkeiten ist das Unterrichten. Immer mehr öffentliche Musikschulen 
bieten Kurse in nicht-westlichen Instrumenten an, wodurch die Nachfrage nach 
speziellen Lehrenden steigt. Doch die meisten Eingewanderten und PoCs sind 
aufgrund der staatlichen Anforderungen eines Musikpädagogikabschlusses von 
diesen Stellen ausgeschlossen. Zwar öffnen sich einige Institute wie zum 
Beispiel in Köln, aber die meisten bieten nach wie vor keine Möglichkeiten für 
Instrumentalisten und Sängerinnen nicht-westlicher Genres. Solange sich daran 



8 
 

nichts ändert, bleiben Stellen an öffentlichen Musikschulen für viele 
Musikschaffende der Weltmusikszene unerreichbar. 
Neben ihrer Lehrtätigkeit können diese Musiker und Musikerinnen gutes Geld 
mit privaten Veranstaltungen wie Hochzeiten und anderen Feiern verdienen, die 
von der multikulturellen Bevölkerung in Deutschland nachgefragt werden. 
Bellan Mustafa etwa, ein in Augsburg aufgewachsener Klarinettist, hat sich als 
Musiker für Balkanhochzeitsfeiern etabliert und spielt mehrere Konzerte pro 
Woche. Ebenso sind viele persische und kurdische Musikschaffende für das im 
März stattfindende Neujahrsfestival Newroz fest gebucht, das die Menschen in 
Süd- und Zentralasien feiern. 
Während diese Nebentätigkeiten den Musikern und Musikerinnen helfen, jeden 
Monat über die Runden zu kommen, wird die deutsche Weltmusikszene vor 
allem durch staatliche Mittel und Subventionen gestützt. Zudem fördern viele 
deutsche Institutionen nach dem Prinzip „Kunst um der Kunst willen“, im 
Gegensatz zu dem in den USA und im Vereinigten Königreich vorherrschenden 
Prinzip der Folgenabschätzung. Diese Abneigung gegen Programmvorgaben 
und Kontrolle der Besuchenderzahlen geht auf die Entnazifizierung der 
Kulturpolitik nach dem Zweiten Weltkrieg zurück. (Jonas Tinius beschreibt 
diese Geschichte in seinem Buch State of the Arts.) 
Verstehen Sie mich nicht falsch: Es gibt viel zu beanstanden an der staatlichen 
Förderung in Deutschland, von der erdrückenden Bürokratie bis hin zu den das 
Ganze zusätzlich erschwerenden kurzen Projektlaufzeiten. Aber gleichzeitig 
würde die Weltmusikszene ohne diese Millionen von Euro in ihrer jetzigen 
Form kaum überleben. Gerade diese Szene profitiert davon, dass 
Interkulturalität und sozialer Zusammenhalt in jüngster Zeit in den Fokus der 
öffentlichen Politik gerückt sind. Unter dem Schlagwort „Vielfalt“ verbergen 
sich jedoch unterschiedliche Ziele – sowohl musikalische als auch politische. 
Im Einzelnen zielen diese Maßnahmen auf die Diversifizierung der Acts, des 
Publikums und der Musik selbst ab. 
Auf der Seite der Künstlerinnen und Künstler stärken Diversitätsprogramme 
nicht nur Eingewanderte und PoCs, sondern auch die queere Community und 
Menschen mit Behinderungen. Die Impact-Förderung in Berlin und der 
Diversitätsfonds NRW vergeben Zuschüsse an Kulturprojekte, die von 
unterrepräsentierten Gruppen geleitet werden oder sich für diese einsetzen. Ein 
weiterer Ansatz zur Diversifizierung der Kulturlandschaft ist die genderneutrale 
Förderung. Dies wurde in einigen Corona-Förderprogrammen wie Neustart 
Kultur erprobt, die allen qualifizierten Fachleuten in den Bereichen Klassik, 
Jazz und transkulturelle Musik Hilfen anboten. Ein Gitarrist aus der Nähe von 
Dortmund sagte mir: „Ich habe noch nie so viel Geld für so wenig Leistung 
bekommen.“ Aber wie die Budgetkürzungen auf allen Ebenen der Regierung 
zeigen, sind diese glorreichen Zeiten vorbei. 



9 
 

Wenn es darum geht, das Engagement des Publikums zu diversifizieren, ist die 
staatliche Finanzierung zuverlässiger. Diese Möglichkeiten fallen im 
Allgemeinen unter „soziokulturelle Arbeit“ wie etwa Kunstprojekte zur 
Förderung der interkulturellen Verständigung. Musik als „universelle Sprache“ 
spielte in den Willkommenskulturen für Geflüchtete von 2015 und 2022 eine 
wichtige Rolle. So bringt das Ensemble Banda Comunale seine Botschaft von 
Toleranz und Einheit weiterhin in verschiedene Schulen in Sachsen, einem 
Bundesland, in dem bei der Landtagswahl 2024 die rechtsextreme AfD 
zweitstärkste Partei wurde. 
Für mehrsprachige Eingewanderte und PoC-Musikschaffende, die in mehreren 
Genres zu Hause sind, bieten solche Projekte die Möglichkeit, ein regelmäßiges 
Einkommen zu erzielen. Einige beklagen jedoch, dass Programme dieser Art 
Migrantinnen und Migranten lediglich aufgrund ihrer sprachlichen und 
interkulturellen Fähigkeiten und nicht unbedingt aufgrund ihrer künstlerischen 
Bedeutung bewerten. 
Neben den Kulturschaffenden und dem Publikum ist ein dritter politischer 
Faktor die Diversifizierung der musikalischen Inhalte. Aus solchen Töpfen 
wurden innovative transkulturelle Programme finanziert, darunter das Festival 
Planet Ears in Mannheim, aber auch die eher klassische Musikvermittlung. In 
der Oudschule in Essen zum Beispiel unterrichtet Raed Khoshaba, der im Irak 
noch bei dem legendären Virtuosen des Instruments, Munir Baschir, studiert 
hat, die nächste Generation von Oudstudierenden vor allem in Arabisch und mit 
traditionellen Methoden. 
Alle diese Diversitätsmodelle schaffen zwar Chancen für Eingewanderte und 
PoCs, können aber gleichzeitig Alibicharakter und Selbstexotisierung fördern. 
Viele finden Marktnischen, die auf der Neuartigkeit ihrer Musik für europäische 
Ohren basieren, aber diese Möglichkeiten können sich langfristig als 
begrenzend erweisen. Ein Komponist sagte mir: „Ich stecke in dieser Schublade 
für interreligiöse Musik fest, christlich-muslimisch-jüdische Chorsätze. Das ist 
schön, aber ich würde gerne auch Aufträge für andere Werke bekommen. Ich 
bin mehr als nur ein Muslim.“  
Musikschaffende, die nach Deutschland gekommen sind, um klassische Musik 
oder Jazz zu spielen, haben oft nur in der „ethnischen“ Musik Erfolg, der mehr 
durch ihre Nationalität als durch ihr Können bestimmt wird. Eine Freundin von 
mir vermutete, dass ihre Mitgliedschaft in einem ihrer Ensembles nur auf 
Alibifunktionalität basiert. „Sie sagen es nie, aber ich weiß, dass ich nur da bin, 
um ‚diese eine Frau‘ auf der Bühne zu sein.“ Abgesehen davon, dass solche 
Erkenntnisse demoralisierend wirken, sind diese Wege noch nicht einmal 
unbedingt profitabel. Die Forderung nach Interkulturalität und Inklusion mag 
heute einige Musikschaffende beflügeln, aber der politische Wind könnte sich 
irgendwann drehen. 



10 
 

Aus alledem ergibt sich, dass „Diversität“ ein schwammiger Begriff ist. Zwar 
bedeuten seine vielen politischen Einflussfaktoren, dass Eingewanderte und 
PoCs in der Weltmusikszene auf dem Papier stark von öffentlicher Förderung 
profitieren können. In der Praxis ist es jedoch eine Herausforderung, sich auf 
diesem Terrain zurechtzufinden. Projektbasierte Arbeit kann zu monatelangem 
Verzicht auf einen Gehaltsscheck führen. Das Problem der Anerkennung von 
Abschlüssen schränkt die Aussichten auf eine langfristige, feste Anstellung für 
viele ein. Darüber hinaus übersteigt die bürokratische Sprache auf den 
Antragsformularen bereits die Fähigkeiten mancher Muttersprachler:innen, ganz 
zu schweigen von Deutschlernenden. Alibihandlungen, Exotismus und 
institutioneller Rassismus untergraben die künstlerischen Identitäten von PoC 
und Musikschaffenden mit Migrationshintergrund, manchmal sogar getarnt als 
„Chancen“ oder „Empowerment“. 

*** 

Bei einem Konzert, das ich im vergangenen Jahr in Marl besuchte, spielte der 
Pianist Aeham Ahmad ein bekanntes Lied der libanesischen Starsängerin 
Fairuz. Es ist eine eingängige Melodie – man kann gar nicht anders als 
mitzuklatschen. Doch dieser Impuls führte zu Chaos im Konzertsaal. 
Diejenigen, die Fairuz kennen, klatschten auf den Taktschlägen eins und drei, 
wie es in Südwestasien üblich ist. Aber die geübten deutschen Zuhörenden 
folgten auf den Schlägen zwei und vier. Die daraus resultierende Kakofonie 
führte zu anhaltendem Applaus während des gesamten Stücks und verwirrte die 
Interpreten völlig. 
Aber ist dies nicht in gewisser Weise ein Symbol für das heutige multikulturelle 
Deutschland? Hier ist ein Ort, an dem Eingewanderte und PoCs ihre 
Lieblingsmusik auf der Bühne für alle spielen können, unabhängig von der 
Herkunft, dem Alter, dem Geschlecht oder dem kulturellen Hintergrund des 
Publikums. Ein Ort, an dem alle auf ihre Weise mitklatschen können, solange 
sie Spaß an der Musik haben. 


