Rose Campion

Musik und Minderheiten in Deutschland: Der lange Weg zur
Chancengleichheit

Ubersetzung: Erik Prochnow

Der Originalartikel wurde im Folker Magazin 15. April 2024 verdffentlicht.’
Eine aktualisierte und erweiterte Fassung ist hier reproduziert

Im Januar besuchte ich im Kulturbunker K6ln-Miilheim ein Konzert zur Feier
des Lebenswerkes des beriihmten kurdischen Musikers Hozan Dilovan. Es war
ein Stelldichein des Who’s who der kurdischen Musikszene, bei der die
Klassiker sowohl auf der Biihne als auch im Publikum mit Begeisterung
gesungen wurden. Aber das war keine Ausnahme. Der Kulturbunker bietet jede
Woche solche Veranstaltungen an. Im selben Gebdude habe ich schon Franz
Schuberts ,,Winterreise® auf der Oud gehort, eine deutsch-tiirkische Rapperin
erlebt, die Lieder 1iber strukturellen Rassismus sang, und eine
Podiumsdiskussion iiber die Beteiligung von FEingewanderten am Kolner
Karneval besucht.

Das ist die Musik des multikulturellen Deutschlands. Im gegenwirtigen
politischen Klima, in dem Rechtsextreme nach der Macht greifen und der
Begriff ,,Remigration” in aller Munde ist, sollten wir das Augenmerk auf die
Menschen lenken, die im Mittelpunkt dieser Debatte stehen. Wer also sind diese
Migrantinnen, Migranten und People of Color (PoC — Menschen mit
sogenanntem Migrationshintergrund oder nicht Weille in Deutschland)? Welche
Art von Musik machen sie? Wie bewegen sie sich in der deutschen
Musiklandschaft?

Migrationsgeschichten

Im Februar 2023 erlebte ich, wie die Sédngerin Maryam Akhondy im Theater
Giitersloh die Biihne betrat, um den WDR Jazzpreis in der Kategorie
Musikkulturen entgegenzunehmen. Sie quittierte die stehenden Ovationen und
legte ithre Hand auf ihr Herz: ,Ich bin gliicklich, heute Abend meine beiden
Heimaten zu repréasentieren: Koln und den Iran.“ Akhondy, die nach der
Revolution den Iran verlieB und seit 1986 in Koln lebt, wurde zu einer
wichtigen Figur fiir die iranische Musik in Europa und zur Fiirsprecherin von
Musikerinnen im Exil.

Akhondy ist eine von vielen Musikerinnen, die migrierten und heute in
Deutschland zu Hause sind. Jede Gruppe von Neuankommenden seit dem
zwanzigsten Jahrhundert brachte neue Musikschaffende, Genres und ein neues

! https://folker.world/intensiv/musik-und-minderheiten-in-deutschland/ Zugriff 30.10.2024



Publikum mit. Die Anwerbung von Arbeitskriften nach dem Zweiten Weltkrieg
machten das Land mit griechischem Rembetiko, portugiesischem Fado,
vietnamesischer Vokalmusik oder der anatolischen Baglama bekannt. Die
Musik der ,,Gastarbeiter” wurde zu einem eigenen Genre, und Stars wie Ozan
Ata Canani oder Metin Tiirkdz gingen international auf Tournee. Konflikte im
Ausland wie die Kriege in Siidwestasien, Militarputsche in Siidamerika oder der
Zerfall der UdSSR wund Jugoslawiens fiihrten zur Vertreibung grof3er
Bevolkerungsgruppen und zu weiteren Musikeinfliissen in Deutschland. Jiingere
globale Katastrophen brachten wiederum einen Anstieg der Asylantrage vor
allem aus Syrien, Afghanistan und der Ukraine, darunter auch viele
Musikschaffende. Diese Kiinstlerinnen und Kiinstler haben in den vergangenen
Jahren viel offentliche Aufmerksamkeit erfahren wie etwa Aecham Ahmad, der
als ,,Pianist aus den Triimmern* von Damaskus bezeichnet wird. Wahrend der
Kriegshandlungen und Belagerung transportierte Ahmad sein Klavier auf einem
Anhénger oder Pick-Up und trat damit auf Stralen und 6ffentlichen Plitzen auf.

Entgegen der in den Medien vorherrschenden Darstellungen wandern aber nicht
nur Asylsuchende nach Deutschland ein. Zunehmend entscheiden sich auch
Musikstudierende und professionelle Musikschaffende fiir ein Leben hier, vor
allem wegen der hervorragenden Musikausbildung. Unter ihnen ist etwa der
Tenor Rafael Montero, der Argentinien verliel, um in Deutschland klassische
Musik zu studieren. Er nutzte diese Ausbildung, um mit seinem Ensemble El
Parnaso Hyspano prahispanische Musik aus Amerika wiederzubeleben und sich
in europdischen Konzertsilen fiir indigene Kulturen einzusetzen.

Musical futures

Eingewanderte und PoCs sind in allen Bereichen der Musikindustrie zu finden —
von international bekannten Bands wie Bukahara bis hin zu den tiber hundert
professionellen Orchestern im ganzen Land. Ich werde mich hier auf
transkulturelle, traditionelle und Crossovermusik konzentrieren. Diese Genres
fallen alle unter den durchaus umstrittenen Oberbegriff ,,Weltmusik*, aber ihre
Ansitze konnten unterschiedlicher nicht sein.

Auf der einen Seite des Spektrums wird die traditionelle Musikszene von
Eingewanderten und PoCs getragen. Musikschaffende etwa, die 2021 vor der
Machtiibernahme der Taliban geflohen sind, halten das afghanische Kulturerbe
im Exil am Leben. Ebenso fiihren Chore in ganz Deutschland
Volksmusikrepertoires auf und bewahren nicht nur Musik, sondern auch
bedrohte Sprachen wie Zaza und Aramaéisch. Mehmet Akbas, ein bekannter
kurdischer Sénger, leitet zum Beispiel einen Chor, der in verschiedenen
kurdischen Dialekten und Sprachen Siidwestasiens singt. Wie Akbas mir
mitteilte, geht die Bedeutung dieser Veranstaltungen weit liber die Musik
hinaus: ,,.Die Singerinnen und Sédnger verbinden sich mit ihrer Identitit und
lernen mehr tiber die kurdische Kultur.*



Auf der anderen Seite produzieren auch diese Musikschaffenden spannende
Fusion- und Crossovermusik mit allem, was man sich vorstellen kann:
Hindustani-Jazz, arabischem Muwal in der Tanzmusik, Big Bands mit Ney und
so weiter — und das ist nicht nur auf Berlin und Hamburg beschrinkt. Das
Asambura Ensemble hat in Hannover einen Ort fiir transkulturelle Musik
etabliert. Ein preisgekronter syrisch-paldstinensischer Pianist nennt das 1.200-
Seelen-Dorf Daseburg sein Zuhause. Der Wiistenbluesgitarrist Alhousseini
Anivolla findet in den ldndlichen Regionen Deutschlands seine Inspiration. So
war der aus dem Niger stammende Musiker mit seinem transkulturellen Projekt
»The Void*“ im Miinsterland unterwegs, um iiber Vorstellungen von Leere zu
sinnieren — ob in der Sahara oder im deutschen Flachland.

Andere Musiker:innen lehnen die Kategorisierung durch die Musikindustrie
ausdriicklich ab. Die in Koln lebende DJ und Produzentin Catu Diosis hat sich
eine Identitdt jenseits von ,,Weltmusik* oder nationalen Grenzen geschaffen und
stiitzt ihre Arbeit stattdessen auf die Erfahrungen von BiPOC-Frauen*. Als
Mitbegriinderin von Dope Girl und Mitglied des Nyege Nyege Collective stellt
Catu Diosis Verbindungen zwischen Frauen und genderqueeren Kiinstlerinnen
in der elektronischen Musik auf mehreren Kontinenten her. Bei diesen Gigs
werden Genres und Geschlechter gebogen und neu definiert.

In diesen transnationalen Rdumen findet man Nachkommen Eingewanderter in
zweiter und dritter Generation, die sich mit diesen mehreren Identititen
auseinandersetzen. Fiir einige wie den Multiinstrumentalisten Koray Berat Sari
bedeutet dies, dass sie sich in beiden Lagern zurechtfinden miissen. Als Sari an
der Musikhochschule in Koln klassische Gitarre studierte, gab es an deutschen
Hochschulen kein Angebot fiir tiirkische und kurdische Musik. Doch das dndert
sich gerade. Die Musikhochschulen in Berlin, Mannheim und K&ln bieten
inzwischen Baglama-Studiengéinge an. Andere wie Hildesheim und Weimar
konzentrieren sich auf die transkulturelle Praxis. Sari freut sich, jetzt wieder an
seiner Alma Mater zu sein und Kurse zu unterrichten, die es wihrend seines
Studiums noch nicht gab.

Zahlen bis Zahltag

Bei all diesen aufregenden kreativen Entwicklungen miissen Musikschaffende
dennoch Wege finden, um ihren Lebensunterhalt zu bestreiten. Eine dieser
Moglichkeiten ist das Unterrichten. Immer mehr Offentliche Musikschulen
bieten Kurse in nicht-westlichen Instrumenten an, wodurch die Nachfrage nach
speziellen Lehrenden steigt. Doch die meisten Eingewanderten und PoCs sind
aufgrund der staatlichen Anforderungen eines Musikpadagogikabschlusses von
diesen Stellen ausgeschlossen. Zwar 6ffnen sich einige Institute wie zum
Beispiel in Koln, aber die meisten bieten nach wie vor keine Mdoglichkeiten fiir
Instrumentalisten und Sangerinnen nicht-westlicher Genres. Solange sich daran



nichts &ndert, bleiben Stellen an Offentlichen Musikschulen fiir viele
Musikschaffende der Weltmusikszene unerreichbar.

Neben ihrer Lehrtdtigkeit konnen diese Musiker und Musikerinnen gutes Geld
mit privaten Veranstaltungen wie Hochzeiten und anderen Feiern verdienen, die
von der multikulturellen Bevolkerung in Deutschland nachgefragt werden.
Bellan Mustafa etwa, ein in Augsburg aufgewachsener Klarinettist, hat sich als
Musiker fiir Balkanhochzeitsfeiern etabliert und spielt mehrere Konzerte pro
Woche. Ebenso sind viele persische und kurdische Musikschaffende fiir das im
Marz stattfindende Neujahrsfestival Newroz fest gebucht, das die Menschen in
Siid- und Zentralasien feiern.

Wihrend diese Nebentétigkeiten den Musikern und Musikerinnen helfen, jeden
Monat iiber die Runden zu kommen, wird die deutsche Weltmusikszene vor
allem durch staatliche Mittel und Subventionen gestiitzt. Zudem fordern viele
deutsche Institutionen nach dem Prinzip ,,Kunst um der Kunst willen®, im
Gegensatz zu dem in den USA und im Vereinigten Konigreich vorherrschenden
Prinzip der Folgenabschitzung. Diese Abneigung gegen Programmvorgaben
und Kontrolle der Besuchenderzahlen geht auf die Entnazifizierung der
Kulturpolitik nach dem Zweiten Weltkrieg zuriick. (Jonas Tinius beschreibt
diese Geschichte in seinem Buch State of the Arts.)

Verstehen Sie mich nicht falsch: Es gibt viel zu beanstanden an der staatlichen
Forderung in Deutschland, von der erdriickenden Biirokratie bis hin zu den das
Ganze zusitzlich erschwerenden kurzen Projektlaufzeiten. Aber gleichzeitig
wiirde die Weltmusikszene ohne diese Millionen von Euro in ihrer jetzigen
Form kaum iiberleben. Gerade diese Szene profitiert davon, dass
Interkulturalitidt und sozialer Zusammenhalt in jiingster Zeit in den Fokus der
offentlichen Politik geriickt sind. Unter dem Schlagwort ,,Vielfalt“ verbergen
sich jedoch unterschiedliche Ziele — sowohl musikalische als auch politische.
Im Einzelnen zielen diese Mallnahmen auf die Diversifizierung der Acts, des
Publikums und der Musik selbst ab.

Auf der Seite der Kiinstlerinnen und Kiinstler stirken Diversititsprogramme
nicht nur Eingewanderte und PoCs, sondern auch die queere Community und
Menschen mit Behinderungen. Die Impact-Férderung in Berlin und der
Diversititsfonds NRW vergeben Zuschiisse an Kulturprojekte, die von
unterreprasentierten Gruppen geleitet werden oder sich fiir diese einsetzen. Ein
weiterer Ansatz zur Diversifizierung der Kulturlandschaft ist die genderneutrale
Forderung. Dies wurde in einigen Corona-Forderprogrammen wie Neustart
Kultur erprobt, die allen qualifizierten Fachleuten in den Bereichen Klassik,
Jazz und transkulturelle Musik Hilfen anboten. Ein Gitarrist aus der Ndhe von
Dortmund sagte mir: ,,Ich habe noch nie so viel Geld fiir so wenig Leistung
bekommen.* Aber wie die Budgetkiirzungen auf allen Ebenen der Regierung
zeigen, sind diese glorreichen Zeiten vorbei.

8



Wenn es darum geht, das Engagement des Publikums zu diversifizieren, ist die
staatliche Finanzierung zuverldssiger. Diese Moglichkeiten fallen im
Allgemeinen unter ,soziokulturelle Arbeit” wie etwa Kunstprojekte zur
Forderung der interkulturellen Verstdndigung. Musik als ,,universelle Sprache*
spielte in den Willkommenskulturen fiir Gefliichtete von 2015 und 2022 eine
wichtige Rolle. So bringt das Ensemble Banda Comunale seine Botschaft von
Toleranz und Einheit weiterhin in verschiedene Schulen in Sachsen, einem
Bundesland, in dem bei der Landtagswahl 2024 die rechtsextreme AfD
zweitstarkste Partei wurde.

Fiir mehrsprachige Eingewanderte und PoC-Musikschaffende, die in mehreren
Genres zu Hause sind, bieten solche Projekte die Moglichkeit, ein regelmafiges
Einkommen zu erzielen. Einige beklagen jedoch, dass Programme dieser Art
Migrantinnen und Migranten lediglich aufgrund ihrer sprachlichen und
interkulturellen Fahigkeiten und nicht unbedingt aufgrund ihrer kiinstlerischen
Bedeutung bewerten.

Neben den Kulturschaffenden und dem Publikum ist ein dritter politischer
Faktor die Diversifizierung der musikalischen Inhalte. Aus solchen Topfen
wurden innovative transkulturelle Programme finanziert, darunter das Festival
Planet Ears in Mannheim, aber auch die eher klassische Musikvermittlung. In
der Oudschule in Essen zum Beispiel unterrichtet Raed Khoshaba, der im Irak
noch bei dem legendiren Virtuosen des Instruments, Munir Baschir, studiert
hat, die nidchste Generation von Oudstudierenden vor allem in Arabisch und mit
traditionellen Methoden.

Alle diese Diversititsmodelle schaffen zwar Chancen fiir Eingewanderte und
PoCs, konnen aber gleichzeitig Alibicharakter und Selbstexotisierung fordern.
Viele finden Marktnischen, die auf der Neuartigkeit ithrer Musik fiir europdische
Ohren basieren, aber diese Moglichkeiten konnen sich langfristig als
begrenzend erweisen. Ein Komponist sagte mir: ,,Ich stecke in dieser Schublade
fiir interreligiose Musik fest, christlich-muslimisch-jiidische Chorsétze. Das ist
schon, aber ich wiirde gerne auch Auftrige fiir andere Werke bekommen. Ich
bin mehr als nur ein Muslim.*

Musikschaffende, die nach Deutschland gekommen sind, um klassische Musik
oder Jazz zu spielen, haben oft nur in der ,,ethnischen* Musik Erfolg, der mehr
durch ihre Nationalitdt als durch ihr Kénnen bestimmt wird. Eine Freundin von
mir vermutete, dass ihre Mitgliedschaft in einem ihrer Ensembles nur auf
Alibifunktionalitét basiert. ,,Sie sagen es nie, aber ich weil}, dass ich nur da bin,
um ,diese eine Frau® auf der Biihne zu sein.” Abgesehen davon, dass solche
Erkenntnisse demoralisierend wirken, sind diese Wege noch nicht einmal
unbedingt profitabel. Die Forderung nach Interkulturalitdt und Inklusion mag
heute einige Musikschaffende befliigeln, aber der politische Wind konnte sich
irgendwann drehen.



Aus alledem ergibt sich, dass ,,Diversitdt™ ein schwammiger Begriff ist. Zwar
bedeuten seine vielen politischen Einflussfaktoren, dass Eingewanderte und
PoCs in der Weltmusikszene auf dem Papier stark von 6ffentlicher Férderung
profitieren konnen. In der Praxis ist es jedoch eine Herausforderung, sich auf
diesem Terrain zurechtzufinden. Projektbasierte Arbeit kann zu monatelangem
Verzicht auf einen Gehaltsscheck fiihren. Das Problem der Anerkennung von
Abschliissen schriankt die Aussichten auf eine langfristige, feste Anstellung fiir
viele ein. Dariiber hinaus iibersteigt die biirokratische Sprache auf den
Antragsformularen bereits die Fihigkeiten mancher Muttersprachler:innen, ganz
zu schweigen von Deutschlernenden. Alibihandlungen, Exotismus und
institutioneller Rassismus untergraben die kiinstlerischen Identitdten von PoC
und Musikschaffenden mit Migrationshintergrund, manchmal sogar getarnt als
,,Chancen* oder ,,Empowerment*.

skokk

Bei einem Konzert, das ich im vergangenen Jahr in Marl besuchte, spielte der
Pianist Aeham Ahmad ein bekanntes Lied der libanesischen Starsédngerin
Fairuz. Es ist eine eingdngige Melodie — man kann gar nicht anders als
mitzuklatschen. Doch dieser Impuls fithrte zu Chaos im Konzertsaal.
Diejenigen, die Fairuz kennen, klatschten auf den Taktschldgen eins und drei,
wie es in Siidwestasien Ublich ist. Aber die geiibten deutschen Zuhorenden
folgten auf den Schldgen zwei und vier. Die daraus resultierende Kakofonie
fiihrte zu anhaltendem Applaus wéhrend des gesamten Stiicks und verwirrte die
Interpreten vollig.

Aber ist dies nicht in gewisser Weise ein Symbol fiir das heutige multikulturelle
Deutschland? Hier ist ein Ort, an dem Eingewanderte und PoCs ihre
Lieblingsmusik auf der Biihne fiir alle spielen konnen, unabhingig von der
Herkunft, dem Alter, dem Geschlecht oder dem kulturellen Hintergrund des
Publikums. Ein Ort, an dem alle auf ihre Weise mitklatschen konnen, solange
sie Spall an der Musik haben.

10



