Gozde Ozeng Ira

Eine Autoethnographie einer tiirkischen Forscherin zur
interkulturellen Musikerziehung in Deutschland: Begegnungen in
Grundschulen in Nordrhein-Westfalen (Koln)

Seit sieben Jahren arbeite ich als wissenschaftliche Mitarbeiterin im Studiengang
Grundschulpddagogik an der Hacettepe-Universitit in der Tirkei. In diesem
Rahmen habe ich mich in meiner Forschung mit der Bildung gefliichteter Kinder,
insbesondere syrischer Herkunft, befasst. Dabei interessierte mich zunehmend,
welche ethischen und emotionalen Entscheidungen Lehrkrifte im Kontext
kultureller Vielfalt treffen und wie sich Begegnungen mit Kultur im
Klassenzimmer padagogisch gestalten lassen. Diese Fragestellung flihrte mich
schlieBlich — im Rahmen des Postdoktorandenprogramms des Wissenschaftlich-
Technologischen Forschungsrats der Tiirkei (TUBITAK) — in den Jahren 2025/26
nach Koln mit dem Ziel, kulturell sensiblen Musikunterricht an Grundschulen zu
erforschen.

In der vielsprachigen und multiethnischen Stadt Koln ist kulturell sensible
Musikerziehung nicht nur ein theoretisches Konzept, sondern eine taglich gelebte
Realitdt — horbar in Kinderliedern, Spielen und Stimmen in Klassenzimmern. Als
ich hierherkam, war mein Plan, zu beobachten, wie Lehrkrafte im Musikunterricht
kulturelle Beziige didaktisch einbinden — also welche Methoden, Materialien,
Strategien und Bewertungsformen sie dabei verwenden.

Doch bald wurde mir klar, dass kulturell sensible Musikerziehung nicht nur eine
Lehrpraxis ist, sondern auch ein Prozess, in dem sich die Forschende selbst
verwandelt. Der Musikunterricht 6ffnete Rdume, in denen Bedeutung, Kontext
und ethische Orientierung stindig neu ausgehandelt werden. In diesem Beitrag
folge ich der Spur meiner eigenen Transformation, indem ich untersuche, wie
Momente der Stille, der Anerkennung und der ethischen Aufmerksamkeit zu einer
Form des Wissens werden. Als Person, die ihre Deutschkenntnisse noch erweitert,
lernte ich in jeder Begegnung mit Lehrkréaften und Kindern nicht nur zuzuhoren,
sondern auch die Pausen zwischen ihren Sédtzen wahrzunehmen. In diesen Pausen
lagen manchmal Zogern, manchmal Sensibilitdit — und manchmal eine feine
Hoflichkeit, die mein Fremdsein bemerkte.

Einmal sagte ich wihrend einer Unterrichtsbeobachtung zu den Kindern: ,,Ihr
konnt mich alles fragen.* Ein achtjdhriger Junge hob die Hand und fragte: ,,Bist
du tiirkisch? Ich war iiberrascht — nicht wegen der Frage selbst, sondern wegen
threr Direktheit. Ich ldchelte und antwortete: ,,Ja.* Das Kind nickte zufrieden, fast
stolz: ,,Hab ich mir gedacht.” In diesem Moment verdnderte sich die Atmosphére
im Raum. Einige Kinder sahen sich an, andere schwiegen. In ihren Blicken lagen
Neugier, aber auch ein kurzer Moment des Innehaltens. Diese kurze Szene
verdnderte nicht nur meine Perspektive, sondern auch die Wahrnehmung der

29



Kinder: Eine Frage, eine Antwort und ein Moment der Stille geniigten, um meine
eigene Position im Forschungsfeld zu verschieben. Die Frage des Kindes war
dabei nicht nur Ausdruck kindlicher Neugier, sondern zugleich ein Versuch, mich
in die soziale Wirklichkeit eines Klassenzimmers einzuordnen. Diese kleine
Szene offenbarte, dass kulturelle Sensibilitidt nicht nur zwischen Lehrkraften und
Schiiler:innen verhandelt wird, sondern ein relationaler Prozess ist, der alle
Beteiligten des Klassenraums umfasst. Ich war nicht mehr nur eine Forscherin,
die tiber kulturell sensible Musikerziehung schreibt — ich war zugleich
Beobachterin und Beteiligte dieser Begegnung.

Die Ethik der Stille

Dieser Moment — die Frage ,,Bist du tiirkisch?*“ — verschob die Ordnung des
Forschens: In einem einzigen Satz tauschten Beobachterin und Beobachtete ihre
Positionen. Ich, die Daten sammelte, wurde zur Gesechenen. In diesem Blick
verkorperte sich eine Form von Reflexivitit, die keine methodische Distanz
darstellte, sondern ein korperlich erfahrenes Erkanntwerden. Diese Erfahrung
verwischte die Grenzen zwischen Wissen und Beziehung.

Reflexivitat wurde zu einer Bewegung, in der sich Erkenntnis und Verletzlichkeit
kreuzten. Sie war kein methodischer Reflex, sondern eine Antwort auf den
Moment, in dem der eigene Blick zuriickgeworfen wurde. Auch das, was Carolyn
Ellis und Arthur P. Bochner (2000) als relationale Ethik beschreiben, zeigte sich
hier — nicht als Regel, sondern als Haltung. Ethik erschien in der Tonlage meiner
Antwort, im kurzen Zogern vor dem Liacheln, in der Art, wie ich das Schweigen
aushielt. In solchen Mikromomenten wurde Forschen zu einem Akt des In-
Beziehung-Seins, zu einer Form des Mitdenkens (Ellis 2007).

Vielleicht ist Reflexivitdt genau das: sich sehen zu lassen, ohne zu wissen, was
der Blick des Anderen zuriickwirft. Jede Begegnung lie3 mich aufs Neue spiiren,
wie meine Worte und Pausen von den Blicken der Kinder geformt wurden. Stille
war keine Abwesenheit von Kommunikation, sondern ein Raum, in dem sich
Bedeutung neu bildete.

So verschob sich mein Verstdndnis von Forschung: weg von der Beobachtung, hin
zu einem gemeinsamen Denken — zu einem Feld geteilter Fragilitdt, in dem
Erkenntnis nicht produziert, sondern gemeinsam hervorgebracht wird. Diese
autoethnografische Haltung ermdglicht es mir, mich als Forscherin zugleich zum
Gegenstand der Untersuchung zu machen und iiber die gesellschaftlichen sowie
padagogischen Kontexte nachzudenken, in denen mein Wissen entsteht. Mein
Blick 1ist bewusst positioniert: Meine personliche Lernbiografie, meine
migrationsbezogenen Forschungen in der Lehrer:innenbildung und meine
forschungsbezogene Auseinandersetzung mit Musikpadagogik sind eng
miteinander verkniipft.

30



In diesem Sinne verstehe ich Musik nicht nur als Untersuchungsgegenstand,
sondern als Medium, durch das ich mich als Forschende und Lehrende stetig
weiterentwickle. Pddagogik erscheint mir dabei weniger als Vermittlung von
Wissen, sondern als ein Netz aus Beziehungen, Spannungen und ethischen
Entscheidungen.

Die personliche Reflexion iiber die ethische Dimension der Stille, die die Frage
des Kindes in mir ausgeldst hatte, filhrte mich schlieflich zu einer neuen
Uberlegung: Wie lisst sich diese ethische Haltung in der pidagogischen Praxis
denken — und wo stoBt sie an ihre Grenzen?

Die Reflexion iiber die Ethik der Stille 6fftnete den Blick fiir die Lehrkréfte selbst
— fiir jene, die in threm Unterricht tagtdglich zwischen Wissen, Beziehung und
Zuriickhaltung balancieren. Wenn ich ihnen zuhorte, spiirte ich, wie sich meine
Fragen nach der eigenen Position in ihrer Praxis fortsetzten. Zwei Begegnungen
mit Musiklehrkriften, deren unterschiedliche biografische und kulturelle
Erfahrungen sie fiir die Zwischentone des Unterrichts sensibilisiert hatten, pragten
mich dabei besonders und werden im Folgenden dargelegt.

Padagogische Perspektiven im Spiegel von Migrationserfahrung

Meine Fokussierung auf zwei Lehrkréafte mit eigener Migrationserfahrung war
eine bewusste methodische Entscheidung. Dabei ging es mir nicht darum, zu
implizieren, dass kulturelle Sensibilitdat eine Kompetenz sei, die ausschlieflich
oder primir Menschen mit Migrationshintergrund zugeschrieben werden kann.
Ganz im Gegenteil: Ich wollte verstehen, wie sich diese Sensibilitit insbesondere
im Spannungsfeld einer biografisch verankerten, eigenen kulturellen
Positionierung formt. Thre Perspektiven bieten keine Losung, sondern eréffnen
eine tiefgriindige Innensicht in die ethischen und padagogischen Aushandlungs-
prozesse, die fiir alle Lehrkrifte in multikulturellen Kontexten relevant sind —
unabhéngig von ihrer Herkunft. Die bewusste Wahl dieser Perspektiven dient
somit nicht der Verallgemeinerung, sondern der Tiefenschérfe.

Im Folgenden mochte ich zeigen, wie sich diese Begriffe in den Begegnungen mit
den beiden Musiklehrkriaften L12 und L7 entfalten und in der Praxis Gestalt
annehmen. Die Begriffe ,,Ethik der Stille®, ,,leerer Raum* und ,,gestalteter Raum*
sind keine theoretischen Kategorien, sondern aus meiner forschenden Erfahrung
heraus gewachsene Beobachtungen. Sie entstanden im Prozess der Auseinander-
setzung mit den Unterrichtspraktiken von L.12 und L7 und verdichten sich zu einer
heuristischen Linse, durch die ich die unterschiedlichen Formen kultureller
Sensibilitdt zu verstehen versuche.

Begegnung mit L12 — Die Pidagogik des leeren Raums

Die erste Perspektive, die mich im Zusammenhang mit dem Thema , kulturelle
Sensibilitit* nachhaltig beschéftigte, war die des Musiklehrers L12. Im Jahr 2003,
im Alter von siebzehn Jahren, kam er aus Tschechien nach Deutschland, um Cello

31



zu studieren, und fand hier eine neue Heimat. Seine mittlerweile 22-jdhrige
Erfahrung prigte einen beruflichen Weg in drei Akten: Auf das Diplom an einer
deutschen Musikhochschule folgte eine Karriere als Konzertcellist in
professionellen Orchestern; anschlieBend wechselte er an eine Musikschule mit
dem Schwerpunkt auf Einzelunterricht. Die radikalste Wende vollzog sich 2019,
als er — ohne Lehramtsstudium, tiber den Quereinstieg — Grundschullehrer fiir
Musik wurde. Seitdem unterrichtet er alle Klassenstufen.

Im Gesprach mit mir erzihlte er:

»Zum Beispiel hatten wir letztes Jahr ein Lied von Ayliva — das ist eine
Sangerin mit tiirkischen Wurzeln aus Recklinghausen. Wir haben dieses
eine Lied, Beifahrer, gesungen.

Seine Stimme blieb ruhig, fast sachlich, als er den Namen aussprach. Eine
tiirkischstdmmige Sdngerin — eine padagogische Entscheidung unter vielen. Doch
fiir mich war dies kein beildufiges Detail. Ich, die tiirkische Forscherin, sa3 ihm
gegeniiber, und in genau diesem Moment nannte er eine tiirkischstimmige
Kiinstlerin. Es war kein gezielter Hinweis, keine bewusste Geste. Doch in diesem
Gesprachsmoment entstand ein kurzer Raum der Aufmerksamkeit, der zuvor nicht
vorhanden war — ein Raum, in dem ich mich unversehens in der Rolle eines
kulturellen Referenzpunkts wiederfand. Seine Methode der Inklusion — ,wir
singen auch tiirkische Lieder* — wies mir zugleich eine Rolle zu: die der stillen
Expertin fiir die eigene Kultur. In dieser Sekunde spiirte ich den feinen
Unterschied zwischen einem Sprechen iiber eine Kultur und dem In-Beziehung-
Treten mit ihr — oder mit einer Person, die sie verkorpert.

Die populdre Musik, auf die er sich bezog, war mir nicht vertraut. Die Erwartung,
als ,tiirkische Forscherin®“ automatisch alle kulturellen Ausdrucksformen zu
kennen oder zu repréasentieren, warf mich auf mich selbst zuriick. Sollte ich nun
das Sprachrohr einer gesamten Kultur sein — oder einfach ich selbst? Diese
personliche Verunsicherung konfrontierte mich unmittelbar mit jener grund-
legenden Frage, die auch viele Musiklehrkréfte in ithrem interkulturellen Alltag
beschaftigt: der unmoglichen Erwartung, jede musikalische Zugehorigkeit zu
kennen und zu verstehen.

In mir reifte eine Erkenntnis: Vielleicht geht es bei kultureller Sensibilitdt im
Musikunterricht gar nicht um umfassendes Wissen, nicht um enge kulturelle
Kompetenz. Vielleicht geht es vielmehr um eine Haltung — um die Fahigkeit, das
Nichtwissen auszuhalten, die eigene Position bestindig zu reflektieren und
dennoch in Beziehung zu treten. Muss man alle musikalischen Zugehorigkeiten
kennen, um kulturell sensibel unterrichten zu konnen? Oder reicht es aus, die
eigenen personlichen und professionellen Grenzen — bei gleichzeitiger Offenheit
fiir Weiterentwicklung — anzuerkennen und gerade darin eine Form ethischer
Praxis zu sehen?

32



Wihrend ich noch iiber diese Spannung nachdachte, erlduterte er seine
padagogischen Grundsitze:

,,Es gibt Musik, die ist primitiv und blod. Das gibt es ganz, ganz viel. Gerade
an der Grundschule gibt es viele Lieder, die primitiv und einfach schlecht
sind. Ich versuche, die nicht zu machen. Ich nehme Lieder, die musikalisch
etwas aussagen und wertvoll sind.*

Wenn es um religiose Inhalte ging, wihlte er eine dhnliche Zuriickhaltung: ,,Ich
versuche, das zu machen, wo kein Jesus vorkommt [...] dann kénnen auch die
muslimischen Kinder mitsingen.

Etwas spiter, fast beildufig, fligte er hinzu: ,,Dann machen wir natiirlich im
Lehrplan auch ein bisschen Komponisten, also Johann Sebastian Bach und so —
,die Kultur® quasi.*

In diesem beildufigen ,,Bach und so — ,die Kultur® quasi* lag mehr, als es auf den
ersten Blick schien. Es klang nach Routine — und zugleich nach einem Bediirfnis,
sich auf etwas zu stiitzen, das Sicherheit und Orientierung bot. Vielleicht war es
auch der Versuch, in der Vielfalt Halt zu finden — eine gemeinsame Klangsprache
zu schaffen, die keiner Ubersetzung bedurfte. Doch was wie eine neutrale
padagogische Haltung klang, konnte unterschwellig eine bestimmte kulturelle
Ordnung nahelegen. Seine Berufung auf die Universalitit der Musik war kein
theoretisches Ideal, sondern ein praktischer Rahmen, der Stabilitit und ein
friedliches Miteinander ermdglichen sollte. In der Praxis jedoch blieb diese
Universalitit an das Vertraute gebunden — an eine Asthetik, die er kannte und der
er vertraute. Sein Bezug auf das ,,Wertvolle* und seine Distanzierung vom
,»Primitiven spiegelten das Bestreben wider, Qualitit und Zugénglichkeit zu
verbinden, ohne dabei zu polarisieren.

Als ich seine AuBerungen im Ganzen horte — seine Pausen, sein Zdgern, sein
Ringen um die treffendste Bedeutung, sein Ideal von einer friedlichen,
gleichberechtigten Klasse und die vermeintliche Neutralitdt der Musik —, da hallte
in mir dennoch eine Frage nach: Schafft diese Suche nach einem neutralen,
universellen Konsens am Ende nicht doch eine unsichtbare Hierarchie? Diese
asthetische Unterscheidung speiste sich dabei nicht nur aus einem Bediirfnis nach
padagogischer Sicherheit, sondern auch — moglicherweise unbewusst — aus
normativen Urteilen des westlich gepragten Kanons der Kunstmusik, in dem L12
sozialisiert wurde. Indem er eine Asthetik als ,wertvoll‘, eine andere als ,primitiv
klassifizierte, schien er zwar zu einen, markierte damit jedoch zugleich
unausgesprochene Grenzen. Es sind jene Normen, die festlegen, welche Musik
als wertvoll und ,kulturell® gilt, — und welche sie zur bloBen Primitivitét
abstempeln.

Mit dem Ausdruck ,,Jleerer Raum* meine ich nicht das Fehlen von Inhalt, sondern
eine Form paddagogischer Zuriickhaltung — einen Raum, in dem das Nichtgesagte
ebenso wirksam ist wie das Gesagte. Seine Padagogik beruhte nicht darauf, immer

33



mehr hinzuzufligen, sondern vielmehr darauf, manches bewusst wegzulassen —
etwa Lieder mit religiésen oder allzu populdren Beziigen, also Themen, die zu
Diskussionen fithren kénnten. ,,Bislang hat sich noch kein Elternteil beschwert*,
sagte ef.

Was nicht vorkam, konnte auch nicht storen, nicht beriihren, nicht verhandelt
werden. Damit verdichtete sich fiir mich die Frage: Ist eine Stille, die aus
padagogischer Vorsicht entsteht, noch Teil einer Ethik der Stille — oder bereits ihr
Gegenteil? Vielleicht ist der ,,leere Raum*, den L12 in seinem Unterricht schaftt,
beides zugleich: ein Akt stiller Ethik — der Versuch, Harmonie zu wahren, ohne
Konflikte zu provozieren. Und doch ist derselbe Raum zugleich eine Grenze, die
kulturelle Differenzen zum Verstummen bringt. Zwischen dem Wunsch,
niemanden auszuschlieBen, und der Sorge, etwas Falsches zu sagen, entsteht jene
fragile Balance, in der sich kulturell sensible Pddagogik tagtiglich neu erfinden
muss — und in der auch ich als Forscherin meine eigene Position immer wieder
neu verhandeln muss.

Begegnung mit L7 — Die Padagogik der gestalteten Raume

Eine zweite, fiir mein Nachdenken ebenso zentrale Perspektive eroffnete mir eine
Musiklehrerin (im Folgenden als L7 bezeichnet), deren pddagogische Praxis mich
in eine vollig andere Richtung fiihrte. Thre Biografie ist von einer globalen
Musikkarriere geprigt: Bevor sie sich dem Grundschulunterricht zuwandte, war
sie als klassische Kontrabassistin in professionellen Orchestern in Koln,
Frankfurt, Bremen und im europdischen Ausland tdtig. Diese internationale
Erfahrung — sie arbeitete in Spanien, Schweden und Polen und spricht sieben
Sprachen — bildet das Fundament ihrer piddagogischen Haltung. ,,Ich bin keine
ausgebildete Lehrerin, ich bin Orchestermusikerin gewesen®, stellte sie klar und
betonte damit eine berufliche Identitdt, die im Musizieren und in der
kiinstlerischen Praxis verwurzelt ist.

Wihrend mich L12s Piadagogik mit der Ethik des bewussten Weglassens
konfrontiert hatte, eroffnete mir L7s Arbeit eine ginzlich andere, ebenso
kraftvolle Dynamik: eine Pddagogik der gestalteten Ridume. Thr Unterricht ist kein
Ort des Innehaltens, sondern des aktiven Hinzufligens und gemeinsamen
Gestaltens. Im Mittelpunkt stehen drei methodische Saulen: die chorische
Stimmbildung nach der JEKISS-Methode, die solmisierende Ward-Methode
sowie das Musiktheater.

Ihr Ansatz ist zutiefst korperlich und inklusiv. ,,Die Kinder miissen verkniipfen,
und dadurch, dass ich mit Zahlen, mit Bewegung und mit Horen arbeite, haben in
der Regel auch die Kinder keine Probleme, dem Unterricht zu folgen, die noch
kein Deutsch sprechen®, erklérte sie.

Kulturelle Sensibilitit erschien hier nicht als Wissen iiber Kulturen, sondern als
die Fahigkeit, einen multisensorischen, sprachunabhingigen Zugang zur Musik

34



zu schaffen — einen Raum, der von vornherein fiir alle Kérper und Ohren gedacht
ist.

Die transformative Kraft dieser Haltung zeigte sich besonders in L7s Arbeit mit
Musiktheater. Von einem Jungen, der keine der bereits vorhandenen Rollen
bekam, berichtete sie: ,,Dann habe ich mit ihm iiberlegt [...] wo kénnen wir fiir
dich einen Platz erfinden, den du gerne magst. Wir haben also Rollen dazu
geschrieben [...] Das Kind hat seinen Auftritt gehabt. Es hat das mitgestalten
konnen.

In L7s Praxis war die Rolle der kultursensiblen Lehrkraft nicht an die
Représentation einer spezifischen Identitdt oder Kultur gebunden, sondern an die
Erfindung neuer Positionen und Zugehorigkeiten durch gemeinsames
kiinstlerisches Tun. ,Man hat da wirklich fiir jedes Kind einen Platz —
entsprechend seiner Stirken®, sagte L7. ,,Und man lernt als Team, dass wir
gemeinsam eine Produktion auf die Beine stellen — und dass jedes Kind auch
seinen Wert hat.*

Diese beiden padagogischen Haltungen — L12s Ethik des vorsichtigen Aussparens
und L7s Praxis des aktivierenden Gestaltens — konfrontierten mich mit meinen
eigenen forschungsbezogenen Erwartungen. Hatte ich unbewusst den Maf3stab
angelegt, dass kulturelle Sensibilitdat notwendigerweise die Sichtbarmachung von
Kultur bedeuten miisse? Beide Lehrkrifte schienen, jede auf ihre Weise, einen
anderen Fokus zu setzen: nicht auf die Représentation des Unterschiedlichen,
sondern auf die Schaffung eines egalitdren, gemeinsamen Erfahrungsraums — sei
es durch dessen behutsame Entleerung oder durch kreative Neuerfindung. Damit
begann sich meine theoretische Suche nach diskursiven Spuren kultureller
Sensibilitdt zu verschieben. Vielleicht, so dachte ich, spielt sie sich weniger in
expliziten Benennungen ab, als in den fortwdhrenden ethischen Aushandlungen
der Lehrkréfte — in der Art und Weise, wie sie den pddagogischen Raum gestalten,
begrenzen oder Offnen, um innerhalb des spezifischen Klassenkontextes
tiberhaupt erst eine geteilte Bedeutung zu ermoglichen.

L7 beschrieb explizit, wo sie Grenzen setzt:

,»Wo ich vorsichtig bin ... ist, wenn es Lieder sind, die nicht jugendfrei sind.
Manchmal gibt es Kinder, die wiinschen sich Lieder, da geht es um
Sexismus, da geht es um Gewalt. Da habe ich als Piddagogin eine
Verantwortung zu sagen: Liebe Kinder, das konnen wir hier nicht machen,
das ist nicht in Ordnung.*

Ebenso betonte sie die Notwendigkeit politischer Neutralitit. Diese klaren,
kommunizierten und begriindeten Grenzen zeigten mir, dass die von mir gesuchte
,Ethik der Stille‘ nicht in der Abwesenheit von Handeln liegt, sondern in der
Klarheit einer verantwortungsvollen Setzung.

35



AbschlieBend erweiterte L7 den Blick iiber die eigene Unterrichtspraxis hinaus
und verwies auf die systemischen Bedingungen, die kulturell sensible Pddagogik
tiberhaupt erst ermdglichen oder verunmoglichen. Sie sprach von {iberfiillten
Klassen, Personalmangel und der Uberlastung der Kolleg:innen. ,Es ist
unmoglich, dem gerecht zu werden ... und die Lehrkréfte gehen kaputt ... Sie sind
alleine®, konstatierte sie niichtern.

Diese strukturellen Belastungen werfen auch ein neues Licht auf L12s ,,leeren
Raum*: Was als ethische Zuriickhaltung intendiert ist, kann zugleich als
Uberlebensstrategie in einem iiberfordernden System gelesen werden. Thre Worte
rissen mich aus der Fokussierung auf die mikroethischen Momente heraus und
konfrontierten mich mit der harten Realitdt des Schulsystems. Meine Reflexion
iiber Stille und Handeln musste fortan diese groBere Dimension der strukturellen
Bedingungen mit einbeziehen. In dieser Perspektive erscheint die Frage nach
kultureller Sensibilitdt nicht nur als eine der pddagogischen Haltungen, sondern
ebenso als eine der institutionellen Verantwortung und Unterstiitzung.

Vom leeren zum gestalteten Raum: Eine Frage der Haltung

Die Analyse der hier versammelten Begegnungen — der Unterrichtsbeobach-
tungen, Interviews und schulinternen Dokumente — fiihrt zu einer doppelten
Einsicht: Kulturell sensible Musikpiddagogik in Deutschland ist lédngst
institutionell verankert, zugleich aber strukturell herausgefordert. Sie oszilliert
fortwahrend zwischen paddagogischer Vision und schulischer Realitét.

Meine ecigene Reise durch dieses Spannungsfeld war von Momenten der
Selbstreflexion geprigt, die mich unmittelbar in die Dynamik von Positionierung
und Représentation hineinzogen. Die Begegnungen mit L12 und L7 gaben mir die
Begriffe, um diese Erfahrung zu fassen. Zwischen ihren beiden pddagogischen
Haltungen — dem leeren Raum der Zuriickhaltung und dem gestalteten Raum der
aktiven Partizipation — entfaltet sich das gesamte Spektrum dessen, was kulturelle
Sensibilitit in der Praxis bedeuten kann.

Beide Ansidtze verweisen auf unterschiedliche Formen von Ethik: Die eine sucht
Schutz in der Stille, die andere Verantwortung im Handeln. In meinem eigenen
Forschungsprozess habe ich gelernt, dass sich diese beiden Pole nicht
ausschliefen, sondern einander bedingen. Stille kann eine ethische Geste sein —
aber nur, wenn sie bewusst gewdhlt wird. Handlung kann eine Form von
Sensibilitit sein — aber nur, wenn sie aus Achtsamkeit hervorgeht.

Damit markiert diese Reflexion den vorldaufigen Endpunkt einer personlichen und
wissenschaftlichen Transformation. Ich begann, kulturelle Sensibilitét nicht mehr
als festes Ziel, sondern als eine bestindige Bewegung zu verstehen — als ein
fortwdhrendes Balancieren zwischen Wissen und Nichtwissen, Ndhe und Distanz,
Sprechen und Schweigen. In der Musik, im Unterricht und im Forschen entsteht
so ein Raum, in dem kulturelle Differenz nicht aufgeldst, sondern horbar gehalten

36



wird — als ein gemeinsamer Klang, der weder vereinnahmend noch ausschlieBend
ist, sondern aus der Begegnung selbst hervorgeht.

Danksagung

Diese autoethnografische Reflexion entstand im Rahmen meines neunmonatigen
Postdoc-Aufenthalts am Institut fiir Europdische Musikethnologie der Universitét
zu KoIn. Mein Dank gilt Prof. Dr. Christian Rolle fiir seine fachliche Begleitung
und wertvolle Unterstiitzung wéhrend dieser Forschungsphase.

Der Aufenthalt wurde durch das Forderprogramm 2219 des Wissenschaftlich-
Technologischen Forschungsrats der Tiirkei (TUBITAK) ermdglicht, dem ich fiir
die finanzielle Forderung herzlich danke. Ebenso danke ich der Hacettepe-
Universitdt fiir die institutionelle Unterstiitzung und die Gewidhrung des
Forschungsfreisemesters.

Mein besonderer Dank gilt den Lehrer:innen L12 und L7, die durch ihre
Offenheit, ihre Zeit und ihre Erfahrungen diese Forschung iiberhaupt ermoglicht
haben.

SchlieBlich danke ich allen Kolleg:innen, Mitarbeiter:innen und Freund:innen am
Department fiir Kunst und Musik der Universitidt zu Koln, deren Anregungen,
Hilfsbereitschaft und Herzlichkeit meinen Aufenthalt zu einer bereichernden
Erfahrung gemacht haben.

Literatur

Ellis, Carolyn / Bochner, Arthur P. 2000. ,,Autoethnography, Personal Narrative,
Reflexivity: Researcher as Subject”. In Handbook of Qualitative Research. Hg.
Norman K. Denzin / Yvonna S. Lincoln. Thousand Oaks: Sage Publications. S.
733-768.

Ellis, Carolyn. 2007. ,,Telling Secrets, Revealing Lives: Relational Ethics in
Research with Intimate Others®. In Qualitative Inquiry 13, Nr. 1. S. 3-29.

37



