
29 
 

Gözde Özenç İra 

Eine Autoethnographie einer türkischen Forscherin zur 

interkulturellen Musikerziehung in Deutschland: Begegnungen in 

Grundschulen in Nordrhein-Westfalen (Köln) 

Seit sieben Jahren arbeite ich als wissenschaftliche Mitarbeiterin im Studiengang 

Grundschulpädagogik an der Hacettepe-Universität in der Türkei. In diesem 

Rahmen habe ich mich in meiner Forschung mit der Bildung geflüchteter Kinder, 

insbesondere syrischer Herkunft, befasst. Dabei interessierte mich zunehmend, 

welche ethischen und emotionalen Entscheidungen Lehrkräfte im Kontext 

kultureller Vielfalt treffen und wie sich Begegnungen mit Kultur im 

Klassenzimmer pädagogisch gestalten lassen. Diese Fragestellung führte mich 

schließlich – im Rahmen des Postdoktorandenprogramms des Wissenschaftlich-

Technologischen Forschungsrats der Türkei (TÜBİTAK) – in den Jahren 2025/26 

nach Köln mit dem Ziel, kulturell sensiblen Musikunterricht an Grundschulen zu 

erforschen. 

In der vielsprachigen und multiethnischen Stadt Köln ist kulturell sensible 

Musikerziehung nicht nur ein theoretisches Konzept, sondern eine täglich gelebte 

Realität – hörbar in Kinderliedern, Spielen und Stimmen in Klassenzimmern. Als 

ich hierherkam, war mein Plan, zu beobachten, wie Lehrkräfte im Musikunterricht 

kulturelle Bezüge didaktisch einbinden – also welche Methoden, Materialien, 

Strategien und Bewertungsformen sie dabei verwenden. 

Doch bald wurde mir klar, dass kulturell sensible Musikerziehung nicht nur eine 

Lehrpraxis ist, sondern auch ein Prozess, in dem sich die Forschende selbst 

verwandelt. Der Musikunterricht öffnete Räume, in denen Bedeutung, Kontext 

und ethische Orientierung ständig neu ausgehandelt werden. In diesem Beitrag 

folge ich der Spur meiner eigenen Transformation, indem ich untersuche, wie 

Momente der Stille, der Anerkennung und der ethischen Aufmerksamkeit zu einer 

Form des Wissens werden. Als Person, die ihre Deutschkenntnisse noch erweitert, 

lernte ich in jeder Begegnung mit Lehrkräften und Kindern nicht nur zuzuhören, 

sondern auch die Pausen zwischen ihren Sätzen wahrzunehmen. In diesen Pausen 

lagen manchmal Zögern, manchmal Sensibilität – und manchmal eine feine 

Höflichkeit, die mein Fremdsein bemerkte. 

Einmal sagte ich während einer Unterrichtsbeobachtung zu den Kindern: „Ihr 

könnt mich alles fragen.“ Ein achtjähriger Junge hob die Hand und fragte: „Bist 

du türkisch?“ Ich war überrascht – nicht wegen der Frage selbst, sondern wegen 

ihrer Direktheit. Ich lächelte und antwortete: „Ja.“ Das Kind nickte zufrieden, fast 

stolz: „Hab ich mir gedacht.“ In diesem Moment veränderte sich die Atmosphäre 

im Raum. Einige Kinder sahen sich an, andere schwiegen. In ihren Blicken lagen 

Neugier, aber auch ein kurzer Moment des Innehaltens. Diese kurze Szene 

veränderte nicht nur meine Perspektive, sondern auch die Wahrnehmung der 



30 
 

Kinder: Eine Frage, eine Antwort und ein Moment der Stille genügten, um meine 

eigene Position im Forschungsfeld zu verschieben. Die Frage des Kindes war 

dabei nicht nur Ausdruck kindlicher Neugier, sondern zugleich ein Versuch, mich 

in die soziale Wirklichkeit eines Klassenzimmers einzuordnen. Diese kleine 

Szene offenbarte, dass kulturelle Sensibilität nicht nur zwischen Lehrkräften und 

Schüler:innen verhandelt wird, sondern ein relationaler Prozess ist, der alle 

Beteiligten des Klassenraums umfasst. Ich war nicht mehr nur eine Forscherin, 

die über kulturell sensible Musikerziehung schreibt – ich war zugleich 

Beobachterin und Beteiligte dieser Begegnung. 

Die Ethik der Stille 

Dieser Moment – die Frage „Bist du türkisch?“ – verschob die Ordnung des 

Forschens: In einem einzigen Satz tauschten Beobachterin und Beobachtete ihre 

Positionen. Ich, die Daten sammelte, wurde zur Gesehenen. In diesem Blick 

verkörperte sich eine Form von Reflexivität, die keine methodische Distanz 

darstellte, sondern ein körperlich erfahrenes Erkanntwerden. Diese Erfahrung 

verwischte die Grenzen zwischen Wissen und Beziehung. 

Reflexivität wurde zu einer Bewegung, in der sich Erkenntnis und Verletzlichkeit 

kreuzten. Sie war kein methodischer Reflex, sondern eine Antwort auf den 

Moment, in dem der eigene Blick zurückgeworfen wurde. Auch das, was Carolyn 

Ellis und Arthur P. Bochner (2000) als relationale Ethik beschreiben, zeigte sich 

hier – nicht als Regel, sondern als Haltung. Ethik erschien in der Tonlage meiner 

Antwort, im kurzen Zögern vor dem Lächeln, in der Art, wie ich das Schweigen 

aushielt. In solchen Mikromomenten wurde Forschen zu einem Akt des In-

Beziehung-Seins, zu einer Form des Mitdenkens (Ellis 2007). 

Vielleicht ist Reflexivität genau das: sich sehen zu lassen, ohne zu wissen, was 

der Blick des Anderen zurückwirft. Jede Begegnung ließ mich aufs Neue spüren, 

wie meine Worte und Pausen von den Blicken der Kinder geformt wurden. Stille 

war keine Abwesenheit von Kommunikation, sondern ein Raum, in dem sich 

Bedeutung neu bildete. 

So verschob sich mein Verständnis von Forschung: weg von der Beobachtung, hin 

zu einem gemeinsamen Denken – zu einem Feld geteilter Fragilität, in dem 

Erkenntnis nicht produziert, sondern gemeinsam hervorgebracht wird. Diese 

autoethnografische Haltung ermöglicht es mir, mich als Forscherin zugleich zum 

Gegenstand der Untersuchung zu machen und über die gesellschaftlichen sowie 

pädagogischen Kontexte nachzudenken, in denen mein Wissen entsteht. Mein 

Blick ist bewusst positioniert: Meine persönliche Lernbiografie, meine 

migrationsbezogenen Forschungen in der Lehrer:innenbildung und meine 

forschungsbezogene Auseinandersetzung mit Musikpädagogik sind eng 

miteinander verknüpft. 



31 
 

In diesem Sinne verstehe ich Musik nicht nur als Untersuchungsgegenstand, 

sondern als Medium, durch das ich mich als Forschende und Lehrende stetig 

weiterentwickle. Pädagogik erscheint mir dabei weniger als Vermittlung von 

Wissen, sondern als ein Netz aus Beziehungen, Spannungen und ethischen 

Entscheidungen. 

Die persönliche Reflexion über die ethische Dimension der Stille, die die Frage 

des Kindes in mir ausgelöst hatte, führte mich schließlich zu einer neuen 

Überlegung: Wie lässt sich diese ethische Haltung in der pädagogischen Praxis 

denken – und wo stößt sie an ihre Grenzen? 

Die Reflexion über die Ethik der Stille öffnete den Blick für die Lehrkräfte selbst 

– für jene, die in ihrem Unterricht tagtäglich zwischen Wissen, Beziehung und 

Zurückhaltung balancieren. Wenn ich ihnen zuhörte, spürte ich, wie sich meine 

Fragen nach der eigenen Position in ihrer Praxis fortsetzten. Zwei Begegnungen 

mit Musiklehrkräften, deren unterschiedliche biografische und kulturelle 

Erfahrungen sie für die Zwischentöne des Unterrichts sensibilisiert hatten, prägten 

mich dabei besonders und werden im Folgenden dargelegt. 

Pädagogische Perspektiven im Spiegel von Migrationserfahrung 

Meine Fokussierung auf zwei Lehrkräfte mit eigener Migrationserfahrung war 

eine bewusste methodische Entscheidung. Dabei ging es mir nicht darum, zu 

implizieren, dass kulturelle Sensibilität eine Kompetenz sei, die ausschließlich 

oder primär Menschen mit Migrationshintergrund zugeschrieben werden kann. 

Ganz im Gegenteil: Ich wollte verstehen, wie sich diese Sensibilität insbesondere 

im Spannungsfeld einer biografisch verankerten, eigenen kulturellen 

Positionierung formt. Ihre Perspektiven bieten keine Lösung, sondern eröffnen 

eine tiefgründige Innensicht in die ethischen und pädagogischen Aushandlungs-

prozesse, die für alle Lehrkräfte in multikulturellen Kontexten relevant sind – 

unabhängig von ihrer Herkunft. Die bewusste Wahl dieser Perspektiven dient 

somit nicht der Verallgemeinerung, sondern der Tiefenschärfe. 

Im Folgenden möchte ich zeigen, wie sich diese Begriffe in den Begegnungen mit 

den beiden Musiklehrkräften L12 und L7 entfalten und in der Praxis Gestalt 

annehmen. Die Begriffe „Ethik der Stille“, „leerer Raum“ und „gestalteter Raum“ 

sind keine theoretischen Kategorien, sondern aus meiner forschenden Erfahrung 

heraus gewachsene Beobachtungen. Sie entstanden im Prozess der Auseinander-

setzung mit den Unterrichtspraktiken von L12 und L7 und verdichten sich zu einer 

heuristischen Linse, durch die ich die unterschiedlichen Formen kultureller 

Sensibilität zu verstehen versuche. 

Begegnung mit L12 – Die Pädagogik des leeren Raums 

Die erste Perspektive, die mich im Zusammenhang mit dem Thema „kulturelle 

Sensibilität“ nachhaltig beschäftigte, war die des Musiklehrers L12. Im Jahr 2003, 

im Alter von siebzehn Jahren, kam er aus Tschechien nach Deutschland, um Cello 



32 
 

zu studieren, und fand hier eine neue Heimat. Seine mittlerweile 22-jährige 

Erfahrung prägte einen beruflichen Weg in drei Akten: Auf das Diplom an einer 

deutschen Musikhochschule folgte eine Karriere als Konzertcellist in 

professionellen Orchestern; anschließend wechselte er an eine Musikschule mit 

dem Schwerpunkt auf Einzelunterricht. Die radikalste Wende vollzog sich 2019, 

als er – ohne Lehramtsstudium, über den Quereinstieg – Grundschullehrer für 

Musik wurde. Seitdem unterrichtet er alle Klassenstufen. 

Im Gespräch mit mir erzählte er:  

„Zum Beispiel hatten wir letztes Jahr ein Lied von Ayliva – das ist eine 

Sängerin mit türkischen Wurzeln aus Recklinghausen. Wir haben dieses 

eine Lied, Beifahrer, gesungen.“  

Seine Stimme blieb ruhig, fast sachlich, als er den Namen aussprach. Eine 

türkischstämmige Sängerin – eine pädagogische Entscheidung unter vielen. Doch 

für mich war dies kein beiläufiges Detail. Ich, die türkische Forscherin, saß ihm 

gegenüber, und in genau diesem Moment nannte er eine türkischstämmige 

Künstlerin. Es war kein gezielter Hinweis, keine bewusste Geste. Doch in diesem 

Gesprächsmoment entstand ein kurzer Raum der Aufmerksamkeit, der zuvor nicht 

vorhanden war – ein Raum, in dem ich mich unversehens in der Rolle eines 

kulturellen Referenzpunkts wiederfand. Seine Methode der Inklusion – „wir 

singen auch türkische Lieder“ – wies mir zugleich eine Rolle zu: die der stillen 

Expertin für die eigene Kultur. In dieser Sekunde spürte ich den feinen 

Unterschied zwischen einem Sprechen über eine Kultur und dem In-Beziehung-

Treten mit ihr – oder mit einer Person, die sie verkörpert. 

Die populäre Musik, auf die er sich bezog, war mir nicht vertraut. Die Erwartung, 

als „türkische Forscherin“ automatisch alle kulturellen Ausdrucksformen zu 

kennen oder zu repräsentieren, warf mich auf mich selbst zurück. Sollte ich nun 

das Sprachrohr einer gesamten Kultur sein – oder einfach ich selbst? Diese 

persönliche Verunsicherung konfrontierte mich unmittelbar mit jener grund-

legenden Frage, die auch viele Musiklehrkräfte in ihrem interkulturellen Alltag 

beschäftigt: der unmöglichen Erwartung, jede musikalische Zugehörigkeit zu 

kennen und zu verstehen. 

In mir reifte eine Erkenntnis: Vielleicht geht es bei kultureller Sensibilität im 

Musikunterricht gar nicht um umfassendes Wissen, nicht um enge kulturelle 

Kompetenz. Vielleicht geht es vielmehr um eine Haltung – um die Fähigkeit, das 

Nichtwissen auszuhalten, die eigene Position beständig zu reflektieren und 

dennoch in Beziehung zu treten. Muss man alle musikalischen Zugehörigkeiten 

kennen, um kulturell sensibel unterrichten zu können? Oder reicht es aus, die 

eigenen persönlichen und professionellen Grenzen – bei gleichzeitiger Offenheit 

für Weiterentwicklung – anzuerkennen und gerade darin eine Form ethischer 

Praxis zu sehen? 



33 
 

Während ich noch über diese Spannung nachdachte, erläuterte er seine 

pädagogischen Grundsätze:  

„Es gibt Musik, die ist primitiv und blöd. Das gibt es ganz, ganz viel. Gerade 

an der Grundschule gibt es viele Lieder, die primitiv und einfach schlecht 

sind. Ich versuche, die nicht zu machen. Ich nehme Lieder, die musikalisch 

etwas aussagen und wertvoll sind.“ 

Wenn es um religiöse Inhalte ging, wählte er eine ähnliche Zurückhaltung: „Ich 

versuche, das zu machen, wo kein Jesus vorkommt [...] dann können auch die 

muslimischen Kinder mitsingen.“ 

Etwas später, fast beiläufig, fügte er hinzu: „Dann machen wir natürlich im 

Lehrplan auch ein bisschen Komponisten, also Johann Sebastian Bach und so – 

‚die Kultur‘ quasi.“ 

In diesem beiläufigen „Bach und so – ‚die Kultur‘ quasi“ lag mehr, als es auf den 

ersten Blick schien. Es klang nach Routine – und zugleich nach einem Bedürfnis, 

sich auf etwas zu stützen, das Sicherheit und Orientierung bot. Vielleicht war es 

auch der Versuch, in der Vielfalt Halt zu finden – eine gemeinsame Klangsprache 

zu schaffen, die keiner Übersetzung bedurfte. Doch was wie eine neutrale 

pädagogische Haltung klang, konnte unterschwellig eine bestimmte kulturelle 

Ordnung nahelegen. Seine Berufung auf die Universalität der Musik war kein 

theoretisches Ideal, sondern ein praktischer Rahmen, der Stabilität und ein 

friedliches Miteinander ermöglichen sollte. In der Praxis jedoch blieb diese 

Universalität an das Vertraute gebunden – an eine Ästhetik, die er kannte und der 

er vertraute. Sein Bezug auf das „Wertvolle“ und seine Distanzierung vom 

„Primitiven“ spiegelten das Bestreben wider, Qualität und Zugänglichkeit zu 

verbinden, ohne dabei zu polarisieren. 

Als ich seine Äußerungen im Ganzen hörte – seine Pausen, sein Zögern, sein 

Ringen um die treffendste Bedeutung, sein Ideal von einer friedlichen, 

gleichberechtigten Klasse und die vermeintliche Neutralität der Musik –, da hallte 

in mir dennoch eine Frage nach: Schafft diese Suche nach einem neutralen, 

universellen Konsens am Ende nicht doch eine unsichtbare Hierarchie? Diese 

ästhetische Unterscheidung speiste sich dabei nicht nur aus einem Bedürfnis nach 

pädagogischer Sicherheit, sondern auch – möglicherweise unbewusst – aus 

normativen Urteilen des westlich geprägten Kanons der Kunstmusik, in dem L12 

sozialisiert wurde. Indem er eine Ästhetik als ‚wertvoll‘, eine andere als ‚primitiv‘ 

klassifizierte, schien er zwar zu einen, markierte damit jedoch zugleich 

unausgesprochene Grenzen. Es sind jene Normen, die festlegen, welche Musik 

als wertvoll und ‚kulturell‘ gilt, – und welche sie zur bloßen Primitivität 

abstempeln. 

Mit dem Ausdruck „leerer Raum“ meine ich nicht das Fehlen von Inhalt, sondern 

eine Form pädagogischer Zurückhaltung – einen Raum, in dem das Nichtgesagte 

ebenso wirksam ist wie das Gesagte. Seine Pädagogik beruhte nicht darauf, immer 



34 
 

mehr hinzuzufügen, sondern vielmehr darauf, manches bewusst wegzulassen – 

etwa Lieder mit religiösen oder allzu populären Bezügen, also Themen, die zu 

Diskussionen führen könnten. „Bislang hat sich noch kein Elternteil beschwert“, 

sagte er. 

Was nicht vorkam, konnte auch nicht stören, nicht berühren, nicht verhandelt 

werden. Damit verdichtete sich für mich die Frage: Ist eine Stille, die aus 

pädagogischer Vorsicht entsteht, noch Teil einer Ethik der Stille – oder bereits ihr 

Gegenteil? Vielleicht ist der „leere Raum“, den L12 in seinem Unterricht schafft, 

beides zugleich: ein Akt stiller Ethik – der Versuch, Harmonie zu wahren, ohne 

Konflikte zu provozieren. Und doch ist derselbe Raum zugleich eine Grenze, die 

kulturelle Differenzen zum Verstummen bringt. Zwischen dem Wunsch, 

niemanden auszuschließen, und der Sorge, etwas Falsches zu sagen, entsteht jene 

fragile Balance, in der sich kulturell sensible Pädagogik tagtäglich neu erfinden 

muss – und in der auch ich als Forscherin meine eigene Position immer wieder 

neu verhandeln muss. 

Begegnung mit L7 – Die Pädagogik der gestalteten Räume 

Eine zweite, für mein Nachdenken ebenso zentrale Perspektive eröffnete mir eine 

Musiklehrerin (im Folgenden als L7 bezeichnet), deren pädagogische Praxis mich 

in eine völlig andere Richtung führte. Ihre Biografie ist von einer globalen 

Musikkarriere geprägt: Bevor sie sich dem Grundschulunterricht zuwandte, war 

sie als klassische Kontrabassistin in professionellen Orchestern in Köln, 

Frankfurt, Bremen und im europäischen Ausland tätig. Diese internationale 

Erfahrung – sie arbeitete in Spanien, Schweden und Polen und spricht sieben 

Sprachen – bildet das Fundament ihrer pädagogischen Haltung. „Ich bin keine 

ausgebildete Lehrerin, ich bin Orchestermusikerin gewesen“, stellte sie klar und 

betonte damit eine berufliche Identität, die im Musizieren und in der 

künstlerischen Praxis verwurzelt ist. 

Während mich L12s Pädagogik mit der Ethik des bewussten Weglassens 

konfrontiert hatte, eröffnete mir L7s Arbeit eine gänzlich andere, ebenso 

kraftvolle Dynamik: eine Pädagogik der gestalteten Räume. Ihr Unterricht ist kein 

Ort des Innehaltens, sondern des aktiven Hinzufügens und gemeinsamen 

Gestaltens. Im Mittelpunkt stehen drei methodische Säulen: die chorische 

Stimmbildung nach der JEKISS-Methode, die solmisierende Ward-Methode 

sowie das Musiktheater. 

Ihr Ansatz ist zutiefst körperlich und inklusiv. „Die Kinder müssen verknüpfen, 

und dadurch, dass ich mit Zahlen, mit Bewegung und mit Hören arbeite, haben in 

der Regel auch die Kinder keine Probleme, dem Unterricht zu folgen, die noch 

kein Deutsch sprechen“, erklärte sie.  

Kulturelle Sensibilität erschien hier nicht als Wissen über Kulturen, sondern als 

die Fähigkeit, einen multisensorischen, sprachunabhängigen Zugang zur Musik 



35 
 

zu schaffen – einen Raum, der von vornherein für alle Körper und Ohren gedacht 

ist. 

Die transformative Kraft dieser Haltung zeigte sich besonders in L7s Arbeit mit 

Musiktheater. Von einem Jungen, der keine der bereits vorhandenen Rollen 

bekam, berichtete sie: „Dann habe ich mit ihm überlegt [...] wo können wir für 

dich einen Platz erfinden, den du gerne magst. Wir haben also Rollen dazu 

geschrieben [...] Das Kind hat seinen Auftritt gehabt. Es hat das mitgestalten 

können.“ 

In L7s Praxis war die Rolle der kultursensiblen Lehrkraft nicht an die 

Repräsentation einer spezifischen Identität oder Kultur gebunden, sondern an die 

Erfindung neuer Positionen und Zugehörigkeiten durch gemeinsames 

künstlerisches Tun. „Man hat da wirklich für jedes Kind einen Platz – 

entsprechend seiner Stärken“, sagte L7. „Und man lernt als Team, dass wir 

gemeinsam eine Produktion auf die Beine stellen – und dass jedes Kind auch 

seinen Wert hat.“ 

Diese beiden pädagogischen Haltungen – L12s Ethik des vorsichtigen Aussparens 

und L7s Praxis des aktivierenden Gestaltens – konfrontierten mich mit meinen 

eigenen forschungsbezogenen Erwartungen. Hatte ich unbewusst den Maßstab 

angelegt, dass kulturelle Sensibilität notwendigerweise die Sichtbarmachung von 

Kultur bedeuten müsse? Beide Lehrkräfte schienen, jede auf ihre Weise, einen 

anderen Fokus zu setzen: nicht auf die Repräsentation des Unterschiedlichen, 

sondern auf die Schaffung eines egalitären, gemeinsamen Erfahrungsraums – sei 

es durch dessen behutsame Entleerung oder durch kreative Neuerfindung. Damit 

begann sich meine theoretische Suche nach diskursiven Spuren kultureller 

Sensibilität zu verschieben. Vielleicht, so dachte ich, spielt sie sich weniger in 

expliziten Benennungen ab, als in den fortwährenden ethischen Aushandlungen 

der Lehrkräfte – in der Art und Weise, wie sie den pädagogischen Raum gestalten, 

begrenzen oder öffnen, um innerhalb des spezifischen Klassenkontextes 

überhaupt erst eine geteilte Bedeutung zu ermöglichen. 

L7 beschrieb explizit, wo sie Grenzen setzt:  

„Wo ich vorsichtig bin ... ist, wenn es Lieder sind, die nicht jugendfrei sind. 

Manchmal gibt es Kinder, die wünschen sich Lieder, da geht es um 

Sexismus, da geht es um Gewalt. Da habe ich als Pädagogin eine 

Verantwortung zu sagen: Liebe Kinder, das können wir hier nicht machen, 

das ist nicht in Ordnung.“ 

Ebenso betonte sie die Notwendigkeit politischer Neutralität. Diese klaren, 

kommunizierten und begründeten Grenzen zeigten mir, dass die von mir gesuchte 

‚Ethik der Stille‘ nicht in der Abwesenheit von Handeln liegt, sondern in der 

Klarheit einer verantwortungsvollen Setzung. 



36 
 

Abschließend erweiterte L7 den Blick über die eigene Unterrichtspraxis hinaus 

und verwies auf die systemischen Bedingungen, die kulturell sensible Pädagogik 

überhaupt erst ermöglichen oder verunmöglichen. Sie sprach von überfüllten 

Klassen, Personalmangel und der Überlastung der Kolleg:innen. „Es ist 

unmöglich, dem gerecht zu werden ... und die Lehrkräfte gehen kaputt ... Sie sind 

alleine“, konstatierte sie nüchtern. 

Diese strukturellen Belastungen werfen auch ein neues Licht auf L12s „leeren 

Raum“: Was als ethische Zurückhaltung intendiert ist, kann zugleich als 

Überlebensstrategie in einem überfordernden System gelesen werden. Ihre Worte 

rissen mich aus der Fokussierung auf die mikroethischen Momente heraus und 

konfrontierten mich mit der harten Realität des Schulsystems. Meine Reflexion 

über Stille und Handeln musste fortan diese größere Dimension der strukturellen 

Bedingungen mit einbeziehen. In dieser Perspektive erscheint die Frage nach 

kultureller Sensibilität nicht nur als eine der pädagogischen Haltungen, sondern 

ebenso als eine der institutionellen Verantwortung und Unterstützung. 

Vom leeren zum gestalteten Raum: Eine Frage der Haltung 

Die Analyse der hier versammelten Begegnungen – der Unterrichtsbeobach-

tungen, Interviews und schulinternen Dokumente – führt zu einer doppelten 

Einsicht: Kulturell sensible Musikpädagogik in Deutschland ist längst 

institutionell verankert, zugleich aber strukturell herausgefordert. Sie oszilliert 

fortwährend zwischen pädagogischer Vision und schulischer Realität. 

Meine eigene Reise durch dieses Spannungsfeld war von Momenten der 

Selbstreflexion geprägt, die mich unmittelbar in die Dynamik von Positionierung 

und Repräsentation hineinzogen. Die Begegnungen mit L12 und L7 gaben mir die 

Begriffe, um diese Erfahrung zu fassen. Zwischen ihren beiden pädagogischen 

Haltungen – dem leeren Raum der Zurückhaltung und dem gestalteten Raum der 

aktiven Partizipation – entfaltet sich das gesamte Spektrum dessen, was kulturelle 

Sensibilität in der Praxis bedeuten kann. 

Beide Ansätze verweisen auf unterschiedliche Formen von Ethik: Die eine sucht 

Schutz in der Stille, die andere Verantwortung im Handeln. In meinem eigenen 

Forschungsprozess habe ich gelernt, dass sich diese beiden Pole nicht 

ausschließen, sondern einander bedingen. Stille kann eine ethische Geste sein – 

aber nur, wenn sie bewusst gewählt wird. Handlung kann eine Form von 

Sensibilität sein – aber nur, wenn sie aus Achtsamkeit hervorgeht. 

Damit markiert diese Reflexion den vorläufigen Endpunkt einer persönlichen und 

wissenschaftlichen Transformation. Ich begann, kulturelle Sensibilität nicht mehr 

als festes Ziel, sondern als eine beständige Bewegung zu verstehen – als ein 

fortwährendes Balancieren zwischen Wissen und Nichtwissen, Nähe und Distanz, 

Sprechen und Schweigen. In der Musik, im Unterricht und im Forschen entsteht 

so ein Raum, in dem kulturelle Differenz nicht aufgelöst, sondern hörbar gehalten 



37 
 

wird – als ein gemeinsamer Klang, der weder vereinnahmend noch ausschließend 

ist, sondern aus der Begegnung selbst hervorgeht. 

Danksagung 

Diese autoethnografische Reflexion entstand im Rahmen meines neunmonatigen 

Postdoc-Aufenthalts am Institut für Europäische Musikethnologie der Universität 

zu Köln. Mein Dank gilt Prof. Dr. Christian Rolle für seine fachliche Begleitung 

und wertvolle Unterstützung während dieser Forschungsphase. 

Der Aufenthalt wurde durch das Förderprogramm 2219 des Wissenschaftlich-

Technologischen Forschungsrats der Türkei (TÜBİTAK) ermöglicht, dem ich für 

die finanzielle Förderung herzlich danke. Ebenso danke ich der Hacettepe-

Universität für die institutionelle Unterstützung und die Gewährung des 

Forschungsfreisemesters. 

Mein besonderer Dank gilt den Lehrer:innen L12 und L7, die durch ihre 

Offenheit, ihre Zeit und ihre Erfahrungen diese Forschung überhaupt ermöglicht 

haben. 

Schließlich danke ich allen Kolleg:innen, Mitarbeiter:innen und Freund:innen am 

Department für Kunst und Musik der Universität zu Köln, deren Anregungen, 

Hilfsbereitschaft und Herzlichkeit meinen Aufenthalt zu einer bereichernden 

Erfahrung gemacht haben. 

Literatur 

Ellis, Carolyn / Bochner, Arthur P. 2000. „Autoethnography, Personal Narrative, 

Reflexivity: Researcher as Subject“. In Handbook of Qualitative Research. Hg. 

Norman K. Denzin / Yvonna S. Lincoln. Thousand Oaks: Sage Publications. S. 

733–768. 

Ellis, Carolyn. 2007. „Telling Secrets, Revealing Lives: Relational Ethics in 

Research with Intimate Others“. In Qualitative Inquiry 13, Nr. 1. S. 3–29.  

 


